
LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

Capdepera
2019

EL TRACTAT DE CAPDEPERA 
DE 17 DE JUNY DE 1231 

ENTRE JAUME I I ABū ABD ALLÃH B. MUḥAMMAD DE MANūRQA. 

SOBRE LA FUNCIÓ SOCIAL I POLÍTICA DELS FUQAHÃ’ 

Miquel Barceló Perelló



MIQUEL BARCELÓ I PERELLÓ
Felanitx, 27 de gener de 1939 – Porto Colom, Felanitx, 23 de novem-
bre de 2013.
Cursà els estudis superiors a la Universitat de València, on sota el
guiatge de Joan Reglà s’interessà fonamentalment pels llegats arabo-
berbers d’Al-Andalus, que foren els temes dels seus primers treballs
d’investigació. Anà als Estats Units, i hi residí durant una llarga tem-
porada. De tornada s’establí a Barcelona, on continuà la tasca investi-
gadora i docent. El 1988 obtingué la càtedra d’arqueologia medieval
a la Universitat Autònoma de Barcelona. Especialista en l’estudi de
l’islam a les Balears, en arqueologia hidràulica andalusina a Ma-
llorca –de la qual és pioner– i en l’assentament territorial dels grups
islàmics a l’illa (Castellitx, Alaró i Biniforani), publicà, entre d’altres,
Les aigües cercades. Els qanat(s) de l’illa de Mallorca (1986), Sobre
Mayūrca (1984) i Arqueología medieval en las afueras del medieva-
lismo (1988). Publicà també un llibre de poesia (Així sia. Elegies irre-
meiables, 1957) i els volums de narracions breus El terme de Manacor
(2007) i Trenc d’alba (2009), i traduí al castellà les memòries de l’ar-
tista florentí del segle xVI Benvenuto Cellini, La vida (1984). L'any
2006 es publicà el volum d’articles seus apareguts en el diari El País
sota el títol El país llamado deseo.
[Enciclopèdia Catalana]

2

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

Entre el 20 i el 23 de no-
vembre de 2008 es varen
fer a Capdepera unes Jor-
nades d’estudi i debat sota
el títol d’«El Tractat de
Cap depera de 1231 i la in-
dependència de Menorca».
Allà hi va ren par ticipar di-
versos especialistes en la
matèria i poc després, ja el
2009, es va publicar un in-
teressantíssim llibre que
recollia les ponències i co-
municacions que s’hi pre-
sentaren.
Prèviament, el 1981, Mi-
quel Barceló i Perelló
havia publicat l’article
que avui presentam al Bo-
lletí de la Societat Ar-
queològica Lul·liana i el
1984 el va incloure al seu
llibre Sobre Mayūrca. No
cal dir, que l’article està
del tot relacionat amb el
tema de les Jornades i
que, a més, és citat diver-
ses vegades al llibre que
esmentàvem.
Ara volem incorporar
aquest article a les nostres
publicacions digitals, amb
l’advertiment que qualse-
vol errada en la transcrip-
ció dels noms àrabs no es
pot imputar al seu autor,
sinó als responsables d’a-
questa edició.



Del document conegut com «tractat de Capdepera» només se’n con-
serva una còpia feta pel notari Jaume Mercer i autentificat pel bisbe
Pons el març de 1281, i avui depositada a la Bibliotheq̀ue Nationale
de París.1 Hom ignora l’ocasió per la qual es va fer la còpia. La va pu-
blicar primer L. de Mas Latrie, el 1866;2 després ho feu A. Huici3 i fi-
nalment LI. Lliteras en donà una traducció completa4 a partir de la
còpia de París. LI. Pérez5 torna a editar la transcripció feta per A. Huici
que molt probablement la pren de L. de Mas Latrie; però A. Huici re-
tallà l’encapçalament i el final del document de la còpia on s’estableix
clarament el seu caràcter de translatum.6 Una nova edició del docu-
ment feta a partir de la còpia de París sembla pertinent atès que signi-
fica fer-lo més fàcilment accessible i que Ll. Lliteras no va donar-ne
l’edició en llatí. Tanmateix el lector podrà, si vol, notar lleugeres dife-
rències en la transcripció que aquí es fa i les lectures provinents del
text editat per L. de Mas Latrie. 

Altrament s’ha considerat escaient comentar alguns aspectes del do-
cument que han estat fins ara negligits. 

El document trasllada un tractat entre Jaume I i Abū ‘Abd Allãh
Muḥammad, encapçalant una nombrosa representació indígena, datat
a Capdepera el 17 de juny de 1231, pel qual els andalusins de Manūrqa

3

1. Bibliotheq̀ue Nationale, París, Ms. Latin. 9261. 
2. Traiteś de paix et de commerce et documents divers concernant les relations de l’A-

frique septentrionale au Moyen Age, Paris, 1866 (reed. New York) pp. 182-185. 
3. Documentos de Jaime I de Aragoń (1216-1236) I, ed. de Ma. D. Cabanes Pecourt,

València, 1976, n.° 153, pp. 274-277. L’edició original d’A. Huici data de 1916-1926. 
4. Artá en el siglo xIII. Estudio y documentos, Palma, 1967, pp. 144-148. 
5. «Corpus documental Balear (1). Reinado de Jaime I», a Fontes Rerum Balearium 1

(1977) pp. 74-76. 
6. A. Lecoy de la Marche tengué curs d’esmentar-ho (Les relations politiques de la

France avec le Royaume de Majorque -Illes Baleáres, Roussillon, Montpellier, etc.. I Paris,
1892, p. 74); també actuà amb el mateix discerniment F. Codera: Estudios críticos de his-
toria árabe española, Zaragoza, 1903, p. 283). 

Publicat a BSAL, 38, 1981,
p. 233-249. Tam bé a Sobre
Ma yūrca, Mu seu de Ma-
llorca, 1984, p. 77-87.



accepten7 a Jaume, i a qui el succeeixi com a rei de Mallorques, com
a senyor natural i propi i li reten homenatge, fidelitats i juraments8 al
mateix temps que desfan i renuncien a qualsevol altre domini i conve-
niència de subordinació feudal establerta amb altre persona. Aquesta
acceptació de senyor natural es produirà amb l’entrega del castell de
Menorques («castrum de Minoricis») i la presa de possessió serà sim-
bolitzada per una cerimònia consistent en fer onejar el senyal o bandera
(«signum vel vexillum») del rei Jaume portada per cinc homes a la sum-
mitat del castell tot cridant el nom de Jaume i el seu domini. Fet això
el control del castell tornaria al cap indígena designat per la seva pròpia
comunitat que seria confirmat pel rei i els representants andalusins. 

Ignoro si hom ha estudiat sistemàticament aquesta cerimònia que
també descrita a alguns documents de compra i venda de castells.9 De
totes maneres el valor simbòlic de la cerimònia només devia ser per-
cebut correctament pels feudals. La diversitat en la producció i l’or-
ganització del poder polític a les formacions socials musulmanes, les
limitacions socials a que a n’aquest se’l sotmetia i l’existència de ni-
vells d’autoritat social autònoms de l’estricte poder polític instituït,
posem per cas, per una dinastia (dawla) que tenien, justament, molta
més capacitat d’integració social feien opaca la cerimònia. En tot cas,
l’esment solemne del nom del sobirà dinàstic o d’un llunyà califa a
l’adreçament públic del divendres (khutba) a la mesquita, era l’ex-
pressió simbòlica d’un dels nivells del poder i, precisament, del més
mudable. 

Per altra banda cal remarcar que en el moment de subscriure el do-
cument a Capdepera el 17 de juny de 1231, la cerimònia de presa de
possessió del castell de Menorques no està consumada. Precisament
el document preveu la seva celebració detallant-ne les operacions. Això
vol dir que la presa de possessió efectiva és lleugerament posterior a
la data del tractat. 

Quant a la localització d’aquest «castrum de Minoricis», difícilment
pot ser altre que Ciutadella mateix. I del «castrum» prendrà el nom
precisament Ciutadella. Tanmateix, però, és difícil assegurar quan

4

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

7. El text diu «concedimus et recipimus» que no te sentit traduir per «otorgamos y reci-
bimos» com fa LI. Lliteras (Artà..., p. 145). Cal entendre «concedere» en una de les seves
accepcions més clàssiques tals com «admetre», «passar o caure al vostre poder». 

8. Cal entendre juraments de fidelitat i obediència que el vassall ret al seu senyor en
l’homenatge. Veure E. Rodón Binué El lenguaje técnico del feudalismo en el siglo xI en
Cataluña. Contribución al estudio del latín medieval, Barcelona, 1957, pp. 117 i 156. 

9. Per exemple a la compra-venda dels castells de Tendrui i de Claret, a l’Urgell, el 1287
(Liber Dotaliarum II, inèdit, núm. 63, folis 64 V.-66 r. He d’agrair la notícia a I. Puig i Fer-
raté, de l’U. A. B., que en prepara l’edició). 



sorgeix el nom. Hom ignora el topònim àrab. Cap dels geògrafs mu-
sulmans esmenta cap ciutat de Manūrqa, ni tampoc ho fan els compi-
ladors de diccionaris biogràfics.10 El cònsol genovès Caffaro al narrar
l’expedició corsària contra Manurqa, l’any 1146, només fa esment de
«portu Forneli» on desembarcaren.11 Tot i que l’amanuense d’aquesta
part dels Annales... dibuixa un curiós castell sobre una roca envoltada
de mar, amb la precisió escrita de que es tracta de Minorica, és insufi-
cient per a assegurar que la plaça forta sigui justament Ciutadella i no
Maó, per exemple. No es pot dubtar, però, de que el castell indica un
lloc fortificat. Un castell més fort hi ha dibuixat sobre el nom de Al-
maria.12 Però el fet que en el tractat només es parli de «castrum de Mi-
noricis» on residia la sobirania permet pensar que el nom de Ciutadella
fou la traducció catalana d’un al-qasr i que entre 1231 i 1287 coexis-
tiren paral·lelament les dues formes, com ha demostra la documentació
catalana.13 La referència a que el tribut en bestiar serà entregat el mes
de març «in litore maris ante almudainam de portu minoricarum» fa
ben palès que l’anomenat «port de Menorques» on hi ha l’almudayna
(al-mudayna), el punt més eminent i fortificat de la qual és al-qasr, no
és altra que Ciutadella, lloc de residència del complex administratiu i
polític (makhzan) andalusí.14

La forta tributació que recaigué sobre els andalusins ja ha estat prou
comentada pels historiadors. R. Rosselló ha adduït documents que
mostren com s’efectuava el pagament anual i com, per exemple, s’es-
peculava sobre el dret del bestiar de Menorca. Hi ha, tanmateix, un
punt particularment fosc. En el tractat no s’esmenta per res la quantitat
de 200 besants de la qual hi ha constància documental de que es paga-
ven.15 Aquesta quantitat, sembla que fixa, podria ser el resultat d’una

5

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

10. Alguns geògrafs àrabs escriuen Manurqa i no Minurqa; veure per exemple, Yãqūt
(Mu’jam al-buldãn ed. F. Wüstenfeld, Leipzip, 1866-1870, IV, p. 672), lectura que jo penso
s’ha de preferir atenent-me també al criteri del lexicògraf andalusí Ibn Hishãm al-Lajmī,
mort a finals del segle VI/xII, que escriu Manūrqa (El Escorial Ms. 46 fol. 45 v.° i Ms. 99
fol. 52 v.). He d’agrair el coneixement del text a J. Samsó de l’U. A. B. No té cap base co-
neguda la Madina Minūrqa proposada per B. Vidal i Tomàs encara que sigui força plausible.
(Gran Enciclopèdia Catalana V, 1973, p. 170). 

11. Amb una variant manuscrita «portu Fornelli» (Annali Genovesi di Caffaro e de’ suoi
continuatori ed L. T. Belgrano i C. Imperiale di Sant’Angelo «Fonti per la Storia di Italia»
I 1890 p. 34). 

12. Els respectius dibuixos es troben a op. cit. p. 33 i 34. 
13. El nom de Ciutadella apareix sempre a la més primerenca documentació generada

per la conquesta, el que fa molt difícil pensar en una improvisació. No és acceptable, doncs,
que es tracti d’una versió «mossàrab» del topònim, com suposa B. Vidal i Tomàs Gran En-
ciclopèdia... p. 170. En primer lloc perquè no hi ha «mossàrabs» a Manūrqa i, en segon
lloc, perquè Ciutadella tradueix perfectament al-qasr. 

14. Sobre aquest tipus de complex urbanístic veure L. Torres Balbás: Ciudades his-
pano-musulmanas I, Madrid, 1971, pp. 129, 174-175. 

15. Aportació a la història medieval de Menorca. El segle xIII. Consell Insular de Me-
norca, Ciutadella, 1980, pp. 11-14. Caldria afegir qualque requisa o pagament tributari



negociació lateral en la qual s’estimés en 200 besants el producte de
les quintes, impostos que gravaven el pas de mercaderies, que el makh-
zan andalusí percebia completament en el cas de vaixells autòctons i
la meitat en cas de que fossin forasters. Suposadament el rei Jaume
dedicaria aquesta seva meitat a obres del castell. L’important, però, és
notar que seria el makhzan l’encarregat de comptabilitzar i recollir
aquestes taxes. És evident que una negociació sobre aquest punt podia
acabar en fixar una xifra anual, evitant d’aquesta manera enutjosos
plets. També cal pensar en una subvenció pel transport del bestiar tot
i que sigui contradita pel text del tractat.16

L’autonomia dels andalusins de Manūrqa sembla discretament ga-
rantida atès que ningú, català o jueu, podrà residir a l’illa sense el be-
neplàcit del makhzan i que els càrrecs de govern de la comunitat seran
elegits per aquesta i confirmats pel rei Jaume, que també garanteix pro-
tecció sobre els seus nous súbdits. 

Els altres punts són, en general, desenvolupament més o menys pro-
lixes del tipus de tractats elaborats per Gènova i Pisa, al darrer terç del
segle xII, forçats sobre les ciutats marítimes musulmanes com a ins-
trument de control del comerç mediterrani.17

* * *

El tractat s’estableix entre una figura força nítida, el rei Jaume, de
qui emana tota la legalitat de la part catalana, i un tal Abū ‘Abd Allãh

6

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

anticipat con devia ser-ho, per exemple, l’entrega de 1.000 caps de boví l’estiu de 1269
(«Llibre dels feits del rei Jaume» a Les Quatre Grans Cròniques, edició, pròleg i notes per
F. Soldevila, Barcelona, 1971, pp. 168 i 376). 

16. R. Rosselló documenta per primera vegada el pagament de 200 besants el 1247
(Aportació... p. 7). G. Rosselló Bordoy, citant erròniament un text de Codera –ni a l’article
del Boletín de la Real Academia de la Historia, xVI, 1890, pp. 473-497, especialment pàg.
490, ni a la reedició de 1903 a Estudios de historia árabe... p. 285 no se’n fa cap esment–
inclou en el text del tractat unes fantasmagòriques «dues centes barques per a transportar
(el bestiar)» (L’Islam a les Illes Balears, Ciutat de Mallorca, 1968, p. 109). El text del tractat
contradiu expressament aquesta possibilitat: «...quibus traditis mandatario vestro ipsa de
cetero suis sumptibus et expensis custodiat supradicta». La custòdia del bestiar a partir del
moment de l’entrega anirà a càrrec i expenses de l’enviat reial. Però un text de la crònica
del rei Jaume sembla ratificar la clàusula de les 200 barques en contra del mateix tractat:
«E don Assalit feu metre en les cartes que hi haguéssen dos quintars de mantega cada any
et dues-centes barques per bestiar a passar («Llibre dels feits...» p. 61). Però el comentador,
a la nota 12 de la p. 253, ens assabenta que el manuscrit Ayamans i l’edició de València
diuen: besants. I especula que si bé totes dues lectures tenen «un sentit acceptable» i malgrat
cap clàusula del tractat faci esment ni de barques ni besants, atès que el lliurament del bestiar
es farà «in litore maris» és preferible la variant «barques». Doncs no. Atenent els documents
de pagament posteriors al tractat és obvi que la lectura bona és la de «besants». Si aquesta
quantitat de 200 besants procedeix d’una negociació lateral o no és naturalment especulatiu.
Però malgrat el que diu la crònica reial Assalid de Gúdar no aconseguí incloure l’adició al
tractat. 



Muhammad descrit com a alfaqui (al-faqīh), i a la vegada ocupant els
càrrecs d’al-qãdī (jutge) i al-qãīd (cap militar), que resulta signar per
ell i «per omnes senes et sapientes et per totum populum et habitatores
insule supradicte». El poder d’Abū ‘Abd Allãh és, doncs, un poder de-
legat. N’és prova l’expressió acurada i l’esment de setze personatges.
No hi cap dificultat en identificar aquests «senes» com a traducció de
shuyūkh (sing. shaykh, vell) i aquests «sapientes» com a traducció de
‘ulamã (sing. ãlim) experts en especulació religiosa. I com que s’es-
menten quatre personatges ostentant el títol d’al-faqīh cal pensar que
els fuqahã, juristes experts en dret musulmà (fiqh), formen part del
grup de «sapientes». 

El consell de vells (shuyūkh) no és una figura política decorativa
sinó una representació dels caps de parenteles més fortes del territori
fraccionat en alqueries i rafals.18 Té, doncs, capacitat de limitació del
poder polític exterior a les comunitats camperoles i pot, doncs, en oca-
sions substituir-les. Els consells de vells apareixen arreu dels tractats
de capitulació a la zona valenciana al menys a partir de 1238.19 Hi ha
documentat un exemple de la capacitat de pressió política d’aquest
consell de vells a Mayūrqa, durant l’atac pisano-català de 1114-1115. 

Mubashir Nãṣir al-Dawla, segons el Liber Maiolichinus, consulta
el consell de vells per si es pacta amb els pisans o, en canvi, atorguen
el domini als almoràvids: 

«Quan colit interea tellus Baleárica regem 
Nazaredo lus Burabe, preterritus istis 
Confususque novis, in cetum convocat omnes 
Causas maiores per quos tractaré solebat, 
Consilium quorum plano sermone requirit, 
Sive Moabitis optare tradere terram, 
An cum Pisanis aliquod coniungere fedus».20

La resposta dels vells és més ambigua del que els comentaristes mo-
derns semblen pensar. Sigui com sigui, el fet és que Mubashir accepta

7

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

17. Sobre aquest fenomen es pot veure M. Barceló «Expedicions i projectes d’atac contra
les Illes Orientals d’al-Andalus (al-jaza’ir al-sharqīyya al-Andalus) abans de la conquesta
catalana (1229)» a Estudi General I (1981) pp. 99-107. 

18. P. Guichard «Le problème de l’existence de structures de type «féodal» dans la so-
ciété d’al-Andalus. L’exemple de la région valencienne». a Structures féodales et féoda-
lismes dans l’Occident méditerranéen (xe-xIIIe siècles). Rome, 1980, pp. 714-715. 

19. P. Guichard op. cit. pàgs. 714-718; per a dates posteriors veure l’exemple adduït per
Ma del Carmen Barceló Torres «L’Alfondeguilla y Castro. La situación de los mudejares
castellonenses en el siglo xIII» a Boletín de la Sociedad Castellonense de Cultura LVI
(1980) pp. 126-139. 

20. Liber Maiolichinus. De gestis pisanorum illustribus, editat per C. Calisse, Roma,
1904, vv. 854-860, p. 38. 



un tractat de capitulació amb els pisans i sobtadament canvia de parer.
I diu que ho fa tot obeint la decisió del consell de vells: 

«Firmat et hec veterum consulta fuisse suorum».21

L’editor C. Calisse, desconeguent l’existència i funció del consell
de vells, creu que el poeta «attribuisse agli Arabi le istituzioni che ave-
vano  allora i comuni italiani».22 És clar que el poeta, que havia près
les seves acurades notes,23 ho interpretava millor que el seu editor. 

A la narració dels fets de la conquesta de Mayūrqa, compilada dins
els cercles burocràtics entorn del rei Jaume, també es fa esment d’un
consell de vells.24

També la narració de les accions que portaran a la signatura del trac-
tat de Capdepera atorguen una funció important al consell de vells que
sempre figura com a formant part de les negociacions juntament amb
«l’alcaid, e son frare, e El Moixerif... e tots los vells».25 I segons la
narració del rei Jaume «foren aquests los missatgers qui vengren de
Menorques: son frare de l’alcaid, e l’almoixerif, e cinc vells, los pus
honrats de l’illa».26 Es tracta, doncs, d’un poder institucional molt es-
table i prou documentat en diverses ocasions al llarg de més d’un segle,
tot i que hom ignori la seva exacta estructuració i els mecanismes que
regulaven la seva selecció i funcionament. La funció social i política
dels fuqahã i dels ‘ulamã, suficientment documentada arreu d’al-An-
dalus oriental (sharq), és un fenomen d’un abast molt més general i
que té una cronologia relativament precisa. 

Cal dir, en primer lloc, que la influència dels col·lectius religiosos
es deriva precisament de les seves competències que afecten, pràcti-
cament, tots els nivells i dimensions de l’espai social i polític de la so-
cietat musulmana. Aquestes competències són la producció i
organització del dret, de l’educació; i concerneixen també aspectes
clau de la fiscalitat, del comerç i de la producció intel·lectual. Amb
absència d’específiques corporacions municipals a les ciutats i amb la
fragilitat de les diverses oficines estatals (dawãwin, sing. dīwãn) quan,

8

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

21. Op. cit. v. 475, p. 107. 
22. Op. cit. p. 38, n. 2. 
23. C. B. Fisher «The Pisan Clergy and an Awakening of Historical Interest in a Medie-

val Commune» a Studies in Medieval and Renaissance History III (1966) pp. 143-219; es-
pecialment p. 193-219, i sobretot pp. 198-199. 

24. «...ab los vells de la vila e de la terra» (Llibre dels Feits... p. 43). 
25. Aquests personatges escoltaren amb atenció el missatge del rei Jaume «e l’acord fo

aital que els pregaren que s’esperassen tro en altre dia; e enviaren per mes vells qui eren de
l’illa, mas en aquell lloc no eren, per ço que poguessen haver llur consell pus’ complida-
ment» (op. cit. p. 60. El subrallat és meu, M. B.). 

26. Op. cit. p. 61. 



precisament, els grans Estats centralitzats s’havien esmicolats en fu-
gisseres dinasties controlant zones de límits ben esfumats, els col·lec-
tius religiosos, doncs, asseguren a la vegada la integració social a partir
de l’adhesió religiosa i el funcionament civil de la vida col·lectiva, no
sempre garantit pel poder polític de les dinasties.27 I d’aquesta manera,
com ho formula R. W. Bulliet, si bé els col·lectius religiosos «mai no
aconseguiren de crear ells mateixos un Estat poderós, al menys con-
tribuïren força a la supervivència i al poder de l’Estat existent pel fet
d’assegurar un alt grau d’ordre social».28

A les societats de la part oriental (sharq) d’al-Andalus és perceptible
ja a la segona meitat del segle VI/xII una debilitació intensa dels aparells
estatals (makhzan) que esdevenen gairebé autònoms de les seves so-
cietats i creixentment dependents dels ingressos de duana provinents
del tràfic genovès i pisà i, sobretot, limitats per la coacció corsària ex-
ercida per aquests.29 La presència de mercenaris és congruent amb la
grandària del clivell entre poder dinàstic i societat. Des d’aquesta pers-
pectiva s’entén millor la història de les Illes Orientals a partir, diguem-
ne, del 574/1178-1179. Tot i que el fenomen fins ara descrit és
incipient, el seu perfil és ben clar; els mamlūk d’Egipte al segle VII/xIII
en seran l’exemple més perfecte. 

Efectivament, com observa G. Rosselló,30 Ishaq b. Muhammad b.
Gãnīya utilitza la qualificació d’al·faqīh i no de ‘amīr en els seus trac-
tats amb Gènova i Pisa, de 577/1181 i 580/1184.31 En canvi en el tractat
signat amb Gènova el 584/1188, a ‘Abd Allãh b. Ishãq b. Muḥammad
se li dona els títols de ‘amīr i de rex? 32 Això, evidentment, és reflex

9

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

27. I. M. Lapidus situa a meitat del segle V / xI l’emersió d’aquests col·lectius com a
principal força integradora, especialment a les ciutats orientals i als seus ahwãz’ (Muslim
Cities in the Later Middle Ages Harward University Press, Cambridge, Mass. 1967, pp.
107-115; 130-142; i també «Muslim Cities and Islamic Societies», a Middle Eastern Cities,
Ancient, Islamic and Contemporary Middle Eastern Urbanism. A: Symposium, ed. I. M.
Lapidus, University of California Press, Berkeley, Los Angeles, 1969, pp. 47-74). 

28. Conversion to Islam in the Medieval Period. An Essay in Quantitative History, Har-
ward University Press, Cambridge, Mass. 1979, p. 138. 

29. M. Barceló «Expedicions militars i projectes d’atac...» pp. 104-105. Cal comple-
mentar aquest treball amb H. C. Krueger: «The Routine of Commerce between Gènova and
North-West Africa during the late Twelfth Century», a The Mariner’s Mirror xIx (1933)
pp. 417-438; i pel sentit que té el comerç d’exportació, des de la perspectiva dels Estats
musulmans d’aquesta època veure C. Cahen: «Douanes et commerce dans les ports medi-
terraneans de l’Egypte médiévale d’après le Minhãdj d’al-Makhzūmī», a Journal of the Eco-
nomic and Social History of the Orient VII (1964) pp. 217-314, especialment 264-265. 

30. L’Islam a les Illes Balears... p. 76. 
31. El tractat amb Gènova de 577/1181 es pot veure en traducció a A. Campaner Bos-

quejo de la dominación islamita en las lslas Baleares, Palma, 1888, pp. 314-318; és, en
rea litat, una confirmació de les treves signades el 543/1148-1149. Pel context veure M. Barceló
«Expedicions militars i projectes d’atac...» pp. 104-105. 

32. Codice diplomàtico delia Republicà di Gènova ed. per C. Impériale di Sant’Angelo
II, Roma, 1938, pp. 341-344. 



de la dificultat d’identificar i comprendre l’organització política anda-
lusina i els diversos nivells de poder existents i la seva relació.33

Gràcies als treballs de D. Urvoy hom coneix prou bé les diverses
escoles dels diferents col·lectius intel·lectuals, bàsicament formats en-
torn del fiqh, del hadīth (tradició), del kãlam (teologia), de les lectures
coràniques (qirã’at) i exegesi de l’Alcorà (tafsīr), i els lligams entre
elles i les formes de transmissió mitjançant un complex sistema de dei-
xebles.34 L’estudi rigorós de D. Urvoy posa de relleu que la societat de
Mayūrqa, juntament amb tot al-sharq al-Andalus, devant l’amenaça
feudal reaccionà amb una més estricta adhesió als trets islàmics fona-
mentals i això ho portaren a terme els ‘ulamã’ amb una intensa estruc-
turació dels col·lectius religiosos dirigents, romputs finalment per la
conquesta catalana.35 Un gran nombre d’aquesta fuqahã’ i ‘ulamã par-
ticiparen a la resistència, a la Serralada de Tramuntana, en contra dels
conqueridors catalans.36

D. Urvoy fa notar també que tot i que Mayūrqa havia gairebé mo-
nopolitzat la reflexió intel·lectual i religiosa de les Illes, quan aquesta
cau a mans dels catalans Manūrqa concentra i reactiva el procés des-
envolupat a Mayūrqa.37 Aquest és, sens dubte, el context a partir del
qual cal entendre la presència i funció principal dels fuqahã i ‘ulamã
a Manūrqa plasmada en cl tractat de Capdepera i en l’ulterior organit-
zació política de l’illa. La personalitat d’Abū ‘Uthmãn Sa’īd b. ḥakam
domina l’esforç de la resistència tant a nivell de mantenir i vigoritzar
la cohesió de la comunitat, a travers de l’Islam, com d’aconseguir el
respecte i duració del tractat. Això darrer implicava el pagament d’una

10

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

33. Hi ha, doncs, una gran laxitud per part de la burocràcia feudal al traduir el seu llen-
guatge polític els càrrecs musulmans i al considerar equivalents funcions que només ho són
en aparença. Veure la reflexió que fa P. Guichard entorn a l’errònia assimilació que fa la
burocràcia feudal de la figura de l’al-qã’īd (alcaide) a un «senyor» de tipus feudal. («Le
problème de l’existence de structures de type “féodal”...» pp. 714-715). Molts d’historiadors
encara manegen amb manifesta incomoditat el lèxic polític musulmà inclòs a la documen-
tació feudal. Basti citar l’antic L. de Mas Latrie que, perplex, escriu: «le mot Alfaqui signifie
littéralment jurisconsulte, docteur. Dans la chancellerie des rois maures des îles Baléares il
était employé avec un sens plus élevé et comme titre honorifique» {Traités de paix et de
commerce... p. 109). 

34. «La vie intellectuele et spirituelle dans les Baléares musulmanes», a Al-Andalus
xxxVII (1927) pp. 87-122; i Le monde des ulémas andalous du v/xIe au vII/xIIIe siècles,
Ginebra, 1978.

35. «La vie intellectuele et spirituelle...» pp. 119-120; Le monde des ulémas... p. 155. 
36. Alguns d’ells moren màrtirs com, per, exemple, Abu Marwãn ‘Abd al-Malik b. Ibra-

him b. Hãrūn al-’Abdarī i Abū ’Abd Allãh Muḥammad b. Ahmad al-Bakrī, anomenat qãdī
un mes abans de la conquesta. Altres, com ‘Umar b. Ahmad al-’ Ãmirī fou qãdī a les mun-
tanyes durant el llarg any de resistència i pogué refugiar-se a València on va morir l’any
628/1230-1231, (op. cit. pp. 120-121). 

37. Op. cit. pp. 123-124. 



elevada tributació anual més difícil de reunir si hom té en compte la
sobre-població de l’illa, alberg de refugiats. 

Fa estona ja que hom sap qui era Abū ‘Uthmãn Sa’īd b. ḥakam.38

El seu nom ocupa el tercer lloc a la llista de personatges andalusins
que figuren en el tractat de Capdepera. 

Nascut a xàtiva el 601/1204, estudià a Ishbīliya (Sevilla) on rebé
dels seus mestres la licència per a ensenyar (ijãzd). Després va anar a
Ifrīqiya on exercí funcions de secretari (kãtib). Finalment arribà a
Mayūrqa el mes de ramadãn de 624/15 d’agost-14 de setembre de
1227, quan era governador (wãlī) de les Illes Abū Yaḥyã Muḥammad
b. Abī ‘Imrãn al-Tinmalãlf. Abū ‘Uthmãn Sa’īd b. ḥakam tenia, doncs,
23 anys. Fou anomenat col·lector d’impostos (al-mushrif).39 La narra-
ció del rei Jaume en un text poc remarcat fins ara ve a confirmar aquest
càrrec exercit encara per Abū ‘Uthmãn l’any 631/1231: 

«E l’alcaid, e son frare, e el Moixerif, lo qual nós puis faem
raiz de Menorca, qui era natural de xibília, e tots los vells escol-
taren molt bé la carta e el missatge que nós los enviam, e ab gran
devoció: e dixeren que s’acordarien».40

Naturalment el comentador no endevina que l’almoxerif és Abū
‘Uthmãn. El text precisa que «era natural de xibília» topònim tampoc
identificat pel comentador, i que no és altra cosa que una lleugera de-
formació d’Ishbīliya on estudià Abū ‘Uthmãn. 

Hom ignora com desplaçà a Abū ‘Abd Allãh Muḥammad que con-
clou, en funció delegada, el tractat de Capdepera. Al-Marralcushī asse-
gura que fou Abū ‘Uthmãn el qui va negociar l’afer.41 És possible. Fa
referència també a uns fets força confusos esdevinguts el 3 de shawwãl
de l’any 631/2 juliol de 1234 i seguidament ja esmenta a Abū ‘Uthmãn

11

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

38. F. Codera Estudios críticos de historia árabe... pp. 289-297. Codera reuneix les
informacions procedents d’al-Marrakushi (Kitãb al-Dayl wa-l-Takwila, Beirut, s. d. IV
n.° 67 pp. 28-33), i d’lbn al-Khaṯīb (Kitãb a’mal al-a’lãm ed. E. Levi Provençal, Beyrut,
1956, pp. 317-318).

39. Aquest càrrec públic ha produït confusió entre els historiadors des de R. Muntaner
(Crònica, text i notes R. B., 19772 pp. 37 i ss.) fins a A. Campaner que creu que «Almoja-
rife» és el nom: «así se llamaba aquel subgobernador o lugarteniente» (Bosquejo de la do-
minación islamita... p. 194). 

40. Llibre dels Feits, p. 60. 
41. Però el testimoni del Llibre dels Feits s’oposa a aquesta versió atès que els perso-

natges principals són l’al-qa’īd Abu ‘Abd Allãh Muḥamad i el seu germà Abū al- ḥasan
‘Ali. Tampoc homo sab com ententre la frase segons la qual el rei Jaume va fer ra’īs a
Abū ‘Uthmãn. Ja G. Rosselló fa notar que bé és podia referir només al fet d’una ratificació
del càrrec atorgat per elecció a Abū ‘Uthmãn, procediment previst al tractat de 1231 («Me-
norca musulmana» a M. L. Serra, G. Rosselló, J. A. Orfila Història de Menorca I, Maó,
1977, p. 157). 



com a autoritat principal de l’illa.42 Tal vegada cl Kitãb Lubãb al-albãb
aporti dades per a comprendre millor aquest text d’al-Marrakushī.43 El
segur, però, és que el 1247 Abū ‘Uthmãn és esmentat com a ra’īs (cap
principal) de l’illa.44 És un dirigent dur que condemna a mort els be-
vedors de vi, per exemple, atès que, donada l’existència abundosa de
vinyes, «si la gent es dediqués a beure vi i a engatar-se, seria impossi-
ble que la conservessin, a l’illa; els enemics ens derrotarien».45 Al ma-
teix temps organitza i encoratja l’estructuració d’un cos ben cohesionat
de fuqahã i ‘ulamã i atreu cap a Manūrqa intel·lectuals d’altres parts
d’al-Andalus i del Magrib, i aconsegueix de crear un cercle de deixe-
bles menorquins.46 També cal destacar que en aquest temps es degué
organitzar el cos de mercenaris turcs que, segons R. Muntaner, els ca-
talans trobaren a l’illa.47 Aquesta presència de mercenaris turcs, mal-
grat sigui difícil de mesurar, és un indici clar de la insuficiència militar
davant els exèrcits feudals que experimenten les societats musulmanes
a partir de finals del segle V/xI. En general la presència institucional
d’un exèrcit d’«esclaus» (mamãlīk, sing. mamlūk) palesa una irrecu-
perable fractura entre el poder polític dinàstic (dawla) i el conjunt so-
cial. Segurament no és aquest exactament el cas de Manūrqa, però
caldria estudiar-ho. De totes maneres la insuficiència militar és ben
palesa i deriva fonamentalment tant de l’absència de «senyors» com
de la debilitat i indefinició del control polític del makhzan.48

Abū ‘Uthmãn morí el 680/1281, sis anys abans de la implacable
conquesta catalana. Sembla que el seu fill ‘Umar ḥakam b. Sa’īd el
va succeir com a ra’īs. Però vers el febrer de 1287 i després de capi-
tular, amb dos matalassos i el blat que podia necessitar,49 el seu gran
grup familiar s’embarcà cap a Ceuta des d’on passà a Granada on visqué

12

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

42. Sembla tractar-se d’una discòrdia (fitna) produïda per l’ocupació de la frontera
(thagr) de Manūrqa (Kitab al-Dayl... p. 311. Està per aclarir com tantes altres coses de la
història de Manūrqa. Veure per ara l’informat resum de G. Rosselló («Menorca musulmana»
pp. 126-165). 

43. E. Molina López en feu una comunicació a les II Jornadas de Cultura Árabe e Is-
làmica (9-13 desembre de 1980). 

44. R. Rosselló Aportació a la història medieval... p. 7. De cap manera el mot ra’īs pot
ser assimilat a rei o terme semblant. És senzillament el principal, normalment elegit, d’una
corporació o col·lectiu, el ra’īs al-tujjãr (el cap dels mercaders), o el ra’īs de la ciutat, o de
l’escola de lleis o dels jueus. 

45. Ibn al-Khãṯib Kitãb a’mãl... pp. 317-318; traducció a F. Codera Estudios críticos de
historia árabe... pp. 293-295. 

46. D. Urvoy «La vie intellectuelle et spirituelle...» pp. 123-126. Es conserva un diwan
de cartes seves i alguns poemes que resten, malauradament, inèdits. 

47. «...e havia-hi cavallers turcs bons, que el moixerif hi havia a sou». (Crònica I p. 41). 
48. P. Guichard «València abans dels catalans» a L’Avenç núm. 16 (1979) pp. 34-39; M.

Barceló «Expedicions militars i projectes d’atac...» pp. 103-104. 
49. C. Parpal i Marqués La conquista de Menorca en 1287 por Alfonso III de Aragón,

Barcelona, 1901 p. 45. 



un temps ensenyant ḥadīth. Hi ha reports de que va morir víctima d’un
naufragi anant a Tunis.50 Mentre, la societat andalusina de Manūrqa
havia estat anorreada fins a l’arrel en el termini de sis mesos. Ja no hi
quedaven ni les ombres dels indígenes. 

La història personal d’Abū ‘Uthmãn i la del seu fill ‘Umar ḥakam
b. Sa’īd il·lustren a la perfecció un altre tret fonamental dels col·lectius
intel·lectuals musulmans: la seva mobilitat i la seva capacitat de trans-
plantament funcional arreu de la societat musulmana on sembla com
si les especificitats locals fossin senzillament accessòries. Els exemples
són abundosos.51 Basti, doncs, fer esment a la Mayūrqa terminal d’Ibn
Amira al-Makhzumi nascut a València el 580/1184, estudiant arreu
d’al-Andalus i viatger a Orient el 627/1229, i que era qãdī a Mayūrqa
quan la conquesta catalana. Fuig a València on torna a trobar conque-
ridors feudals catalans el 636/1258. Se’n va, finalment a Magrib i des-
prés a Tunis on mor entre el 656-658/1258-1260. Parts del seu llibre,
malauradament perdut, sobre els darrers temps de Mayūrqa foren re-
collits per al-Maqqarī.52 Aquest incansable transitar dels intel·lectuals
assegura, a la vegada, una fluent transmissió de idees i d’escoles i es-
devé una eina potent d’integració social de la comunitat musulmana,
especialment fecunda on el poder polític dinàstic és poc organitzat o
fa fallida. En aquest sentit resulta particularment explicativa per als
segles V-VII/ xI-xIII andalusins la hipòtesi de R. W. Bulliet segons la
qual «el vertader fil conductor de la història musulmana no es troba
en el terreny polític dels califes i sultans, sinó en el terreny social on
els ‘ulamã servien de cor batent dc la comunitat històrica
musulmana».53

MIQUEL BARCELÓ 

13

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA

50. Ibn al-Khãṯib Kitãb a’mãl... pp. 318-319. Contradiu, doncs, el text de R, Muntaner
segons el qual la nau que portava a ’Umar i el seu grup familiar de Manūrqa al Magrib
«rompé... que anc no n’escapà persona. E aixi veus nostre Senyor, con vol destruir una nació
de gent, con lleugerament ho fa; per que cascuns se deuen guardar de la sua ira» (Crònica
I p. 42). 

51. El treball d’Urvoy Le monde des ulémas andalous... deixa molt clar aquest aspecte. 
52. D. Urvoy «L a vie intellectuelle et spirituelle...» pp. 122-123. 
53. Conversion to Islam... p. 138. I pel fenomen general de la inserció dels col·lectius

religiosos dins la burocràcia estatal veure R. W. Bulliet «The Shaikh al-Islãm and the Evo-
lution of Islamic Society» a Studia Islàmica xxxV (1972), pp. 53-67. És possible, a la
vista d’estudis més específics, que la data proposada per Bullist per a la generalització del
fenomen no sigui «after the thirteen century» sinó justament durant el segle VII/xIII. 



APÈNDIx I 

Bibliothèque Nationale, París, Ms. Latin, 9261. 40,2/39,7 x 38,1/37,2. 

Hoc est translatum sumptum fideliter a quodam instrumento sigi-
llato sigilio dependenti illustrissimi domini jacobi del gratia regis ara-
gonum bone memorie quondam tenor cuius talis est. In nomine
creatoris Ego alfaqui aboabdille mafomet filius de alfaqui abolança aly
abineixem alcady et alcaid insulea minoricarum per me et per omnes
senes et sapientes et per totum populum et habitatores insule supra-
dicte, presentes et futuros habito concilio et voluntate omnium et pre-
sentibus alfaqui abolaçan aly fratre meo et alfaqui aboaçmen
abenhacam et alfaqui aboabdille abenmomanna et alcaid abemodien
abnalhaçan et al3 faqui aboaly abenmoanna et aboabdille abenugagig
et abealbec ibnap adulcarim et abulabez ibnabenxini et abuasmen
abenxairon et harón abenresch et mucatrif ablngacen et mahomad abin-
gaqum et mahomad abenbacar et hucayn ibnalfi et mahomad aben-
gaida et aly abenyahex concedimus et recipimus4 in dominum
naturalem et propium vos dominum Iacobum regem aragonum et regni
mayoricarum comitem barchinone et dominum montepesulani et he-
redes vestros tenentes regnum maioricarum et nos facientes vobis ho-
magia fidelitates et iuramenta defeximus nos et renunciamus omnibus
dominacionibus convenienciis et fidelitatibus et iuramentis5 que usque
in hunc diem fecerimus alicui persone et per recognicionem domina-
tionis vestre et fidelitatis qua vobis tenetur et tenebimur damus conce-
dimus et liberamus vobis in presenti potestatem castri de minoricis ita
quod Signum vestrum sive vexillum ponatur per manus quinqué per-
sonarum vestrarum in sumitate castri et clamatur alta voce ab ipsis
perso6 nis vestris nomen et dominium vestrum et hoc facto reddatur
Castrum alfaqui qui modo est ibi vel illi qui ibi erit substitutus per nos
et per vos confirmatus quam potestatem promittimus vobis dare et li-
berare vel mandatario vestro sine contradicto singulis annis semel in
anno quando cumque vos volueritis set ille persone reddito castro al-
faqui7 ut dictum est statim repatriare teneantur. Ad mayorem etiam re-
cognitionem vestre dominationis promittimus vobis et heredibus
vestris uel mandatariis vestris dare singulis annis nonagentos almudi-
nos ordei et centum tritici. In unoquoque scilicet almudino continean-
tur centum almudes de mut abohag quos persolvemus in festo8 sancti
Iohannis mensis iunii de collecta uniuscuiusque anni et centum cabe-
gas inter boves et vacas qui sint de duobus annis usque ad sex et tres-
centes cabegas inter capras et capronos et ducentes cabegas inter

14

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA



moltones et oves et duo quintana de mantega et habest in quolibet quin-
tario quatuor pesas et bestiarium9 detur nuncio vestro singulis annis in
mense march in litore maris ante almudainam de portu minoricarum
quibus traditis mandatario vestro ipse de cetero sus sumptibus et ex-
pensis custodiat supradicta. Item promittimus vos et homines vestros
et res eorum iuvare et deffendere bona fide toto posse contra10 omnes
homines et faceré pro vobis et pro mandato vestro pacem et guerram
infra insulam nostram tarnen nec recipiemus aliquem cursarium uel
inimicum vestrum in terra uel mari. Item si aliquod lignum christia-
norem incurreret naufragium in insula minoricarum promittimus omnia
bona illa colligere et servare et reddere domino suo vero11 uel vobis
vobis nisi dominus verus inveniretur. Et si forte esset lignum sarrace-
norum bona illa possimus retiñera et illa poneré in opere castri. Et
eodem modo fiat si lignum nostrum de minoricis deveniret in aliquo
loco dominacionis vestre. Item promittimus quod si captivus aliquis
exiret uel fugeret de regno maioricarum et veniret ad12 minoricas quod
rettamus ilium nisi erit speciali de insula minoricarum set de alio loco
non teneamur. Item omnes quintas lignorum hominum terre vestre con-
cedimus vobis quod eas habeatis set de aliis hominibus qui non fuerint
de dominacione vestra habeatis vos medietatem et nos aliam mediata-
tem ad opus13 castri. Que euinte colligantur per manum alfaqui qui est
ibi modo et erit post ipsum. 

Et nos Iacobus rex predictus per nos et nostros heredes et nostros
homines promittimus vos omnes habitatores minoricarum et singulos
defendere et salvare et omnia bona vestra in terra et mari. Et per gra-
tiam specialem et hono14 rem quam vobis volumus facere concedimus
vobis quod nullus christianus uel iudeus possit habitare continue in in-
sula minoricarum nisi esset de voluntate vestra. Et propter hoc conce-
dimus et confirmamus pro alfaqui super vos in nostro loco venerabilem
et legalem alfaqui qui modo est ibi nomine aboabdille abenixem ut sit
alfaqui15 in tota vita sua. Et post obitum eius liceat vobis eligere alfaqui
de vobis aliis quem volueritis et sint semper alfaqui et alcayd et alcadi
et almoxariff de vobis. Et quando eligeritis alfaqui faciatis nobis scire
per vestrum nuncium et literas causa ut confirmemus ipsum. Et nos
debemus mitere nuncium nostrum tunc qui16 accipiat iuramentum ab
ilio ut servet nobis omnia supradicta. Et si forte inter vos non concor-
dabitis de eleccione nos possimus eligere per alcayd de unum de vobis
et constituere c u m Consilio senium vestrorum. Item concedimus et
donamus vobis quod quandocumque aliquis uel aliqui vestrum venire
volueritis in loco17 quolibet terre nostre causa negociandi sitis salvi et
securi et franqui et liberi de pedatico et de legda et de omni demanda
que possit fieri causa mercaterie. Item concedimus vobis quod quan-
documque ligna sarracenorum causa negociandi venerint ad minoricas

15

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA



dum ibi in terra uel in portu fuerint non capiantur18 a nobis uel graventur
nec ab hominibus nostris Sed exito de portu non teneamur inde. Item
concedimus quod quilibet habitator minoricarum c u m voluntate de
alfaqui qui ibi fuerit possit se transfferre ad morandum ubi voluerit in
terra sarracenorum uel christianorum. Et si venerit ad mayoricas quod
sit de19 furo aliorum sarracenorum qui fuerint de Illa partida in qua ve-
nerit. Item promittimus quod si eventu gencium uel inimicorum auxi-
lium vobis fuerit necessarium quod quando vestrum nuncium
habebimus succurems vobis et faciemus vobis auxilium et deffende-
remus vos sicut nostros homines proprios. Et quandocumque illum
nuncium20 vos destinare oporteruit pro sucursu exigendo et fuerit apud
mayoricas quod ille qui teneat nostrum locum guidet illum et ducat
illum ad nos salvum at securum. Denique promittimus quod si aliquis
hominum nostrorum ceperit sarracenum habitatorem minoricarum uel
in loco aliquo terra nostre de cetero21 fuerit captivatus redderemus
illum absolutum et liberum cum omnibus rebus suis. 

Datum apud capud Petre. xV kls. iulii, anno Domini Millesimo CC
tricesimo primo. 

Signum Iacobi Dei gratia regis aragonum et regni mayoricarum, co-
mitis Barellinone et domini Montispesulani. 

Huius rei testes sunt: F. prepositus tarrachonensis; frater R. de Serra,
comendator domus Templi Mayoricarum; frater R. de Pelarrava; frater
Bn. de Altaripa; B. de Sancta Eugenia; B. de Foxa; Cainarius; G. R.
de Pavo; Assalitus de Guai; Sancius de Orta; P. Maga; García de Orta;
Dompnus Ladro; Lupus Ex. de Lugia. 

Sig † num Guilelmi Scribe qui mandato domini regis et predictorum
sarracenorum hanc cartam scribi fecit loco die et anno prefixis. 

Signum Petri Mercerii notarii publici Maioricarum, testis. Signum
Michelis Rotlandi notar publici Maoricarum testis. 

Nos Poncius Dei gratis maioricensis episcopus notum facimus uni-
versis hoc presens transcriptum sive transsumptum fuisse sumptum
per manum Iacobi Mercerii publici Maioricarum notarii de quodam
instrumento sigillato sigillo dependenti bone memorie domini Iacobi
Dei gratia regis aragonum et secundum morem morem et formam qui
et que consuevit servari in civitate Maioricarum in transcribendo ins-
trumentis de suis origenalibus et quod tanta fides consuevit adhiberi
sumptis seu transcriptis sicut origenalibus suis. dum cum sint scripta
et transcripta secundum dictum morem et secundum sollempnitatem
per quam presens transcriptum de dicto origenali et quod Petrus Mer-
cerii et Michelis Rotlandi de quibus in presenti causa fit mentio et in
ipsa subsignantur et etiam Iacobus Mercerii qui hoc transcriptum scrip-
sit et etiam subsignavit erant et (fuerunt) notarii publici Maioricarum
et officio notaris publice utebantur anno et die quibus subscripserunt

16

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA



et subsignaverunt, in quorum testimonium nostrum sigillum cereum
presenti carte seu transcripto duximus apendendum. 

Sig t num Iacobi Mercerii notarii publici Maioricarum qui hoc trans-
latum scripsit et cum originali instrumento comprobavit et clausit xVIIIo
kalendas marcii anno Domini Millesimo CC° L x x x° primo cum
raso et emendato in lines xIIII ubi dicitur pro et in linea xVIII ubi di-
citur Minoricas. 

17

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA



APÈNDIx 2 

Transcripció proposada dels noms àrabs que apareixen al tractat: 

1. aboabdille mafomet             Abū ‘Abd Allãh Muḥammad 
2. abolança aly abineixem       ‘Abū al-ḥasan ‘Alī ibn Hishãm. 
3. abolaçan aly                         Abū al-ḥasan ‘Alī
4. aboaçmen abenhacam          Abū ‘Uthmãn ibn ḥakam
5. aboabdille abenmomanna    Abū ‘Abd Allãh ibn al-Muthannã (?) 
6. abemodien abnalhaçan         ‘Abd al-ḥasan
7. aboaly abenmoanna              Abū ‘Alī ibn al-Muthannã (?)
8. aboabdille abenugaçiç          Abū ‘Abd Allãh ibn ‘Abd al-’Azīz
9. abealbeç ibnap adulcarim     Abū al-’Abbãs ibn ‘Abd al-Karīm
10. abulaber ibnapbenxini        Abū al-’Abbãs ibn
11. abuasmen abenxairon         Abū ‘Uthmãn ibn Khairūn
12. haron abenresch                  Hãrūn ibn Rushd
13. mucatrif abingaçen            Mutarrif ibn ‘Asim
14. mahomad abinçaqum         Muḥammad ibn
15. mahomad abenbacar          Muḥammad ibn Bakr
16. huçayn ibnalfi                    ḥusayn ibn
17. mahomed abençayda         Muḥammad ibn Sa’īd / Sã’id / Zayd
18. aly abenyahex                    ‘Alī ibn ḥajjãj

18

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA



APÈNDIx 3

«Mut abohaç» 

No he aconseguit trobar cap altra referència a la mesura d’àrids ano-
menada «mut abohaç». Evidentment es tracta duna mesura indígena
«mudd Abū...» que no figura en els habituals inventaris metrologies.
El mudd és molt variable com es pot veure a J. Vallvé «Notas de me-
trología hispano-àrabe II: medidas de capacidad» a Al-Andalús xLII
(1977) p. 113. En canvi al-mudī, d’on prové «almudinus» sembla ser
més estable (ibid. pp. 80-81). Cada al-mudī, doncs, hauria de contenir
cent «mudd Abu hac». 

19

LA BIBLIOTECA DEL GOLEA




